
250
Caietele Echinox, 49/ 2025: From Robot to AI. Techno-sciences vs. Literature and Arts

Alexandra Vrânceanu Pagliardini
Le mythe de Prométhée  

dans un contexte post-humaniste

The myth of Prometheus in a post-humanist 
context 
Abstract: My aim in this article is to show 
how the myth of Prometheus is reinterpreted 
by recent critical and literary works where 
the main subject is the relationship between 
humans and technology. I will start by pointing 
out the myth’s main characteristics, starting 
with Aeschylus’s tragedy and passing through 
the Renaissance period and then I will analyze 
Ian McEwan’s novel Machines Like Me and 
People Like You (2019). My focus is to show how 
writers and critical theorists present the conflict 
between artificial intelligence and anthropoid 
robots from a moral perspective. The idea is 
that, with the creation of intelligent machines, 
the old distinction that placed man on top of 
the creation and saw him as God’s image is not 
relevant anymore. The article is showing that 
the reinterpretation of the myth of Prometheus 
in the context of posthumanism includes 
references not only to classical texts, but also to 
more recent interpretations, such as the works 
of Ihab Hassan or Katherine Hayles. 
Keywords: Classical Myths; Prometheus; 
Artificial Intelligence; Posthumanism; Ian 
McEwan.

Alexandra Vrânceanu Pagliardini
Université de Bucarest, Romania
alexandra.vranceanu@g.unibuc.ro

DOI: 10.24193/cechinox.2025.49.16

Le mythe de Prométhée continue d’être 
significatif parce qu’il traite des rap-

ports entre les hommes et les dieux, de 
la valeur de la technologie et de la force 
qu’elle donne aux humains. La grande 
faute de Prométhée, selon Zeus, est qu’il a 
changé la nature des hommes lorsqu’il leur 
a donné non seulement le feu, mais aussi 
la conscience de soi, les arts et les métiers. 
Ces dons ont permis aux humains de se 
distinguer des bêtes et les a constitués en 
sujets réflexifs qui dominent le monde 
et qui réfléchissent à leur rapport avec la 
nature et les dieux. Pendant les dernières 
décennies, le mythe de Prométhée est 
revenu à l’attention dans le contexte de 
la crise de l’humanisme et des discussions 
concernant le posthumanisme. Je montre-
rai dans cet article comment les mythèmes 
qui définissent l’histoire de Prométhée ont 
été utilisés pour créer l’image de l’homme 
contemporain, victime de la technologie et 
de la crise des valeurs humanistes, un titan 
enchaîné à cause de ses choix dangereux. 
C’est ainsi que Prométhée, le créateur des 
hommes selon certains mythes, Prome-
theus plasticator, devient dans la littérature 
contemporaine, le symbole de l’homme 
de science qui transforme la nature et la 
détruit avec son désir démiurgique.



251
Le mythe de Prométhée dans un contexte post-humaniste

Les traits définitoires du mythe de 
Prométhée sont tracés pour la première fois 
par Hésiode dans la Théogonie et dans Les 
Travaux et les Jours, mais c’est Eschyle qui 
leur donne un sens tragique, qui réappa-
raîtra chez les écrivains et les philosophes 
modernes1. Dans Prométhée enchaîné, 
Eschyle met en scène un dialogue philo-
sophique entre le titan puni par Zeus et le 
chœur formé par les Océanides, les filles de 
Thétis, dialogue qui permet de récupérer 
l’histoire des rapports entre les humains et 
les dieux :

Écoutez plutôt quel était le triste 
destin des mortels, et comment ces 
êtres, stupides jadis, acquirent, grâce à 
moi, raison et sagesse. […] Autrefois 
ils voyaient, mais ils voyaient mal ; ils 
entendaient, mais ils ne comprenaient 
pas. Semblables aux fantômes des 
songes, ils vivaient, depuis des siècles, 
confondant pêle-mêle toutes choses2. 

Le feu volé par Prométhée n’est pas 
uniquement le symbole de la technologie 
qui permet aux humains de dompter la 
nature, mais aussi la conscience de soi, la 
capacité de comprendre le monde et les 
choses. 

L’idée que l’homme est un être supé-
rieur grâce à la raison est reprise pendant 
la Renaissance, quand les philosophes rem-
placent le théocentrisme avec un anthro-
pocentrisme militant. Selon Pic de Miran-
dole, l’homme a le devoir de mettre de 
l’ordre dans l’univers et de le transformer 
pour satisfaire ses besoins parce qu’il a été 
mis au centre du monde par Dieux, qui lui 
a dit : « Je t’ai placé au milieu du monde, 
afin que tu pusses mieux contempler ce que 
contient le monde. Je ne t’ai fait ni céleste 

ni terrestre, mortel ou immortel, afin que 
de toi-même, librement, à la façon d’un 
bon peintre ou d’un sculpteur habile, tu 
achèves ta propre forme »3.

L’image de l’homme comme artiste 
qui transforme sa propre image et lui donne 
une forme idéale n’est pas sans relation avec 
le mythe de Prométhée, vu comme le créa-
teur des êtres humains. L’image apparaît 
chez Piero di Cosimo, contemporain de 
Pic de la Mirandole, qui représente plu-
sieurs fois le mythe de Prométhée et lui 
donne l’image d’un sculpteur habile, par 
exemple dans le tableau Le mythe de Pro-
méthée, aujourd’hui au Musée de Munich, 
ou dans une autre variante du même titre, 
à la Pinacothèque de Strasbourg. Mais, 
pour Pic de la Mirandole, c’est l’homme 
lui-même qui est une sorte de Prométhée 
qui se construit en imitant l’image divine. 
La capacité de réfléchir sur le monde est, 
selon l’humaniste italien, un don divin qui 
permet à l’homme de changer l’univers et 
de se façonner comme le fait un sculpteur 
habile avec l’argile :

Si nous ne t’avons donné, Adam, ni 
une place déterminée, ni un aspect qui 
te soit propre, ni aucun don particu-
lier, c’est afin que la place, l’aspect, les 
dons que toi-même aurais souhaités, 
tu les aies et les possèdes selon ton 
vœu, à ton idée. Pour les autres, leur 
nature définie est tenue en bride par 
des lois que nous avons prescrites : toi, 
aucune restriction ne te bride, c’est ton 
propre jugement, auquel je t’ai confié, 
qui te permettra de définir ta nature. 
Si je t’ai mis dans le monde en posi-
tion intermédiaire, c’est pour que de là 
tu examines plus à ton aise tout ce qui 
se trouve dans le monde alentour. Si 



252
Alexandra Vrânceanu Pagliardini

nous ne t’avons fait ni céleste ni ter-
restre, ni mortel ni immortel, c’est afin 
que, doté pour ainsi dire du pouvoir 
arbitral et honorifique de te mode-
ler et de te façonner toi-même, tu 
te donnes la forme qui aurait eu ta 
préférence. Tu pourras dégénérer en 
formes inférieures, qui sont bestiales ; 
tu pourras, par décision de ton esprit, 
te régénérer en formes supérieures, qui 
sont divines4. 

L’homme, qui possède l’étincelle 
divine, est donc capable de créer de nou-
velles formes et de se transformer grâce à 
la raison tout comme un artiste ou comme 
Dieu lui-même. Sans renvoyer explicite-
ment au mythe de Prométhée vu comme 
dieu de la création, Pic de Mirandole laisse 
comprendre que, selon lui, l’homme est un 
deus artifex conçu à l’image de son créateur.

L’idée que la conscience de soi est ce 
qui distingue l’homme des bêtes apparaît à 
nouveau chez René Descartes, qui affirme 
« Je pense, donc je suis » dans son Discours 
de la méthode (1637). Au XIXe siècle, le 
mythe de Prométhée connaît une nouvelle 
vie et se lie aux sciences appliquées lorsque 
la métaphore du feu volé aux dieux est uti-
lisée pour décrire l’invention de l’électricité. 
Cette découverte inspire Mary Shelley 
dans Frankenstein ou le Prométhée moderne 
(1818) parce que c’est grâce à une foudre, 
durant un orage, que l’appareil galvanique 
de Frankenstein donne vie à la créature 
monstrueuse qu’il avait composée avec des 
morceaux de cadavre.

Le XIXe siècle n’introduit pas une 
rupture nette dans la conception eschy-
léenne selon laquelle l’homme est défini 
par sa raison, ni dans la conception de Pic 
de Mirandole, selon laquelle il possède le 

pouvoir divin de transformer le monde. 
Mais, pendant cette période, la raison est 
remplacée par la technologie et les sciences 
appliquées. Le mythe moderne de Pro-
méthée est lié à la créativité scientifique 
grâce à laquelle l’homme devient un véri-
table démiurge et produit de nouvelles 
technologies pour transformer le monde. 
C’est pendant le XIXe siècle que l’homme 
prend les traits de Prométhée et s’identi-
fie à lui, comme l’observe Elise Radix, qui 
dédie un livre à ce thème, L’Homme-Pro-
méthée vainqueur au XIXe siècle5. Mais cette 
confiance dans la force de la raison et de 
la technologie d’améliorer le monde entre 
en crise avec le posthumanisme. On com-
mence à déconstruire l’image de l’homme 
vu comme centre de l’univers, comme 
ingénieur divin qui crée des formes et des 
objets merveilleux et qui civilise le monde.

Le posthumanisme, courant qui 
caractérise la pensée contemporaine, ana-
lyse discute les effets négatifs que le déve-
loppement de la technologie a eus sur la 
nature et même sur l’être humain. Ce néo-
logisme apparaît pour la première fois dans 
un ample essai de Ihab Hassan, « Prome-
theus as Performer: Toward a Posthuma-
nist Culture?  » (1977). Hassan définit le 
posthumanisme en observant la crise de 
l’humanisme :

We need first to understand that the 
human form – including the human 
desire and all its external representa-
tions – may be changing radically, and 
thus must be re-visioned. We need to 
understand that five hundred years 
of humanism may be coming to an 
end, as humanism transforms itself 
into something that we must help-
lessly call posthumanism. The figure 



253
Le mythe de Prométhée dans un contexte post-humaniste

of Vitruvian Man, arms and legs de-
fining the measure of things, so mar-
velously drawn by Leonardo, has bro-
ken through its enclosing circle and 
square, and spread across the cosmos6.

Hassan part de l’idée que le mythe 
moderne du progrès a été contesté et sou-
ligne que les philosophes et les écrivains 
modernes ne croient plus dans la supério-
rité de l’homme ; en revanche, ils attirent 
l’attention sur les crises apparues à cause 
de la croyance absolue dans la force de la 
raison et de la technologie. 

On peut considérer que les traits 
constitutifs du mythe de Prométhée s’en-
richissent avec de nouvelles nuances à 
l’époque de la méta-modernité, et ils 
englobent, à côté des transformations 
apportées par les humanistes7, les idées 
de Mary Shelley et de Ihab Hassan. Ces 
mythèmes, comme par exemple le pou-
voir démiurgique et démonique de créer la 
vie, le don des sciences et de la technolo-
gie, la supériorité de l’homme grâce à son 
intelligence et à sa capacité de réfléchir, 
deviennent des traits ambigus du point de 
vue moral à notre époque. Au lieu d’accep-
ter que la raison et l’usage de la technologie 
sont des qualités absolues qui donnent aux 
humains le droit de contrôler la nature, on 
arrive à considérer que les mêmes qualités 
détruisent l’équilibre global et apportent la 
désolation générale.

Cette réinterprétation du mythe de 
Prométhée a été employée par les écrivains 
contemporains qui décrivent notre monde 
comme une dystopie. Je m’arrêterai en ce 
qui suit sur le roman Une machine comme 
moi pour montrer comment Ian McEwan 
déconstruit les mythèmes prométhéens en 
clé post-humaniste. Le mythème le plus 

important est la création de l’homme et sa 
transformation en être moral qui réfléchit 
sur le monde. Ce mythème devient essen-
tiel pour décrire la relation entre la science 
moderne et l’intelligence artificielle.

Dans le mythe de Prométhée porteur 
du feu ou Prometheus pyrphoros, le titan est 
vu comme un bienfaiteur de l’humanité. 
Mais il y a une autre dimension du mythe, 
selon laquelle le titan est présenté comme le 
créateur de l’humanité, Prometheus plastica-
tor, celui qui a sculpté l’homme dans l’argile 
et lui a donné vie avec le soutien d’Athènes. 
Cette dernière action de Prométhée appa-
raît chez Esope, Babrios et Hyginus, mais 
elle est représentée aussi sur plusieurs sar-
cophages, comme par exemple la Cuve du 
sarcophage de Prométhée et le Relief  ; sar-
cophage, tous les deux du IIIe s. ap. J.-C., 
à présent au Musée du Louvre. Dans ces 
bas-reliefs Prométhée est présenté comme 
une sorte de sculpteur qui créé l’homme, 
grâce à Athènes, qui lui donne vie. 

Ces deux traits de Prométhée, la 
maîtrise technique et la création des êtres 
humains, sont attribués, dans la littérature 
inspirée par la pensée posthumaniste, aux 
hommes de science, qui sont capables non 
seulement de contrôler la nature grâce à la 
science, mais aussi de créer la vie en réa-
lisant des robots et des clones. L’homme 
devient un démiurge, un Prométhée qui 
transforme la nature sans penser aux consé-
quences. Ce manque de prévision rap-
pelle en effet un autre personnage présent 
dans l’histoire de Prométhée racontée par 
Hésiode ; il s’agit de son frère, l’imprudent 
Epiméthée, le titan qui épouse Pandore. 
La littérature contemporaine déconstruit 
et reconstruit le mythe de Prométhée, en 
faisant référence au titan qui est à la fois le 
bienfaiteur et le malfaiteur de l’humanité. 



254
Alexandra Vrânceanu Pagliardini

Cette réinterprétation du mythe de 
Prométhée apparaît dans le roman de Ian 
McEwan, Machines like me, paru en 2019 
et traduit en français sous le titre Machines 
comme moi en 2020. Le héros du roman 
est Charlie, un jeune homme passionné 
de science, qui décide d’acheter un robot 
anthropomorphe appelé Adam, parfaite 
imitation d’un être humain. L’action du 
roman a lieu dans une Angleterre alter-
native, où Alan Turing continue ses 
recherches et où l’informatique a fait des 
progrès incroyables. Charlie, qui a «  une 
passion pour les robots, les androïdes et les 
doubles »8, vend la maison de ses parents et 
achète un robot anthropomorphe. Le robot 
Adam s’intègre bien dans la vie de Charlie 
et de sa copine, Miranda, mais sa présence 
pose des problèmes moraux. Adam, for-
maté en partie par Miranda, tombe amou-
reux d’elle et la séduit, ce qui rend Charles 
jaloux. 

Ce triangle amoureux fait apparaître 
la question de la suprématie de Charles sur 
son robot Adam, mais pose aussi le pro-
blème de la nature du robot : s’agit-il d’un 
être, d’un être humain ou d’une machine ? 
« La publicité le présentait comme un com-
pagnon, un interlocuteur digne de ce nom 
dans les échanges intellectuels, un ami et 
un factotum qui pouvait à la fois faire la 
vaisselle, les lits, et “réfléchir” »9, mais alors 
en quoi est-il différent des êtres humains ? 
Si la raison est la seule différence entre 
l’homme et les autres espèces, alors le robot 
Adam occupe une place ambigüe, dange-
reusement proche de Charlie. Au début, 
Charlie croit qu’Adam peut devenir son 
ami et pense : « J’étais prêt à traiter Adam 
comme mon hôte, comme un inconnu que 
j’apprendrais à connaître »10. Mais ensuite, 
la personnalité d’Adam, qui développe son 

propre sens moral, une synthèse réalisée à 
partir des informations obtenues en ligne, 
entre en conflit avec Charlie.

McEwan déconstruit les mythèmes 
prométhéens modernes, construits par les 
philosophes de la Renaissance et les écri-
vains du XIXe siècle :

Devant nous trônait le jouet ultime, 
un rêve séculaire, le triomphe de l’hu-
manisme –  ou son ange extermina-
teur. Follement enthousiasmant, mais 
frustrant. Seize heures à le regarder 
sans rien faire, c’était long. Je pensai 
que, pour la somme que j’avais versée 
après le déjeuner, Adam aurait dû être 
chargé et en état de marche. Cette 
journée d’hiver touchait à sa fin. Je fis 
des toasts et on reprit du café. Miranda, 
doctorante en histoire sociale, regretta 
que Mary Shelley adolescente ne soit 
pas là pour scruter non pas un monstre 
comme celui du docteur Frankenstein, 
mais ce beau jeune homme à la peau 
foncée qui  prenait vie. Je répondis 
que les deux créatures partageaient 
le même appétit pour les pouvoirs de 
l’électricité11.

Le roman de McEwan semble 
reprendre le débat proposé par Neil Bad-
mington dans son article “Theorising Pos-
thumanism”. Badmington pose la ques-
tion de la définition de l’humanité dans le 
contexte du développement de la science et 
montre comment la phrase de Descartes 
est devenue insuffisante pour décrire la 
nature humaine à l’époque de l’intelligence 
artificielle :

Descartes asserts his anthropocen-
trism on the grounds that it would be 



255
Le mythe de Prométhée dans un contexte post-humaniste

impossible for a machine to possess 
enough different organs to enable it 
to respond to the unpredictability of 
everyday life. […] if a machine […] 
were constructed in such a way that 
it had what might be called “an organ 
for every occasion,” it would, according 
to the letter of Descartes’s own argument, 
no longer be possible to maintain a 
clear distinction between the human 
and the inhuman. Given enough or-
gans, a machine would be capable of 
responding in a manner utterly in-
distinguishable from that of a human 
being. Reason, no longer capable of 
“distinguish[ing] us from the beasts,” 
would meet its match, its fatal and 
flawless double12.

Adam semble réfléchir à la morale 
beaucoup plus que son patron et il agit, de 
plus, en conséquence. À la différence de 
Charlie, le robot a une conscience morale 
très forte et, lorsqu’il arrive à savoir que 
Miranda a fait un faux témoignage lors 
d’un procès, il la dénonce, et elle est mise 
en prison. Lorsqu’il se sent peu apprécié 
par son propriétaire, pour lequel il gagne 
beaucoup d’argent, Adam décide de don-
ner une somme importante d’argent aux 
organisations de bienfaisance. Effrayé par 
l’autonomie d’Adam, Charles le frappe 
avec une massue qui détruit le délicat 
mécanisme anthropomorphe, démontrant 
ainsi la force bestiale de l’être humain. 
Revenant à la citation de Pic de Mirandole 
«  Tu pourras dégénérer en formes infé-
rieures, qui sont bestiales  »13, on pourrait 
arriver à la conclusion que Charlie est un 
être inférieur, tandis qu’Adam lui est supé-
rieur par son sens moral, son intelligence et 
sa sensibilité.

L’évolution de l’intelligence artificielle 
pose avant tout un problème moral parce 
que la différence entre l’être humain et la 
machine, réalisée des morceaux de plastic 
et de métal mais aussi avec des fragments 
d’information, n’est pas facile à classer. 
L’homme et la machine anthropomorphe 
se ressemblent trop, comme suggère 
Katherine Hayles, et on n’arrive plus à les 
distinguer : 

But what if that wonderfully confi-
dent humanism pulled itself apart? 
[…] the posthuman implies not only 
a coupling with intelligent machines 
but a coupling so intense and multi-
faceted that it is no longer possible to 
distinguish meaningfully between the 
biological organism and the informa-
tional circuits in which the organism 
is enmeshed14.

Dans le roman de McEwan c’est 
la curiosité de Charlie qui le fait acheter 
Adam et ensuite l’intégrer dans sa vie de 
famille. Mais cette curiosité superficielle ne 
conduit pas à une véritable connaissance de 
la nouvelle forme de vie qu’il avait achetée, 
et il traite son robot comme un esclave ou 
un objet. C’est Adam qui voudrait être com-
pris et peut-être même aimé et il se venge 
lorsqu’il n’arrive pas à communiquer avec 
son patron. D’ailleurs, le projet des robots 
androïdes n’aboutit pas, et peu à peu ils 
sont rejetés par les familles qui les avaient 
achetés. La réflexion sur les rapports entre 
l’être humain et sa meilleure création tech-
nologique reste superficielle dans ce roman 
parce qu’elle est présentée du point de 
vue de Charlie. Or Charlie est superficiel, 
naïf, paresseux et il n’a aucun sens moral. 
Comme Frankenstein, qui détestait sa 



256
Alexandra Vrânceanu Pagliardini

créature, Charlie n’aime pas Adam, ne sait 
pas l’éduquer ou communiquer avec lui. Sa 
violence est la seule manière de le contrôler 
lorsqu’il comprend qu’Adam lui échappe 
et qu’il devient autonome. De ce point de 
vue, il ressemble plutôt à Frankenstein qu’à 
Prométhée, et il cherche à détruire cette 
création raffinée qu’il n’arrive pas à com-
prendre. Lorsqu’il porte le corps d’Adam 
détruit par la massue au laboratoire de 
Turing, l’homme de science est choqué 
et affirme que l’action de Charlie est un 
crime. Ce mécanisme moral complexe du 
roman de Mc Ewan a été analysé par Biwu 
Shang  : «  McEwan intends to convey a 
message through rewriting the Turing Test 
and in particular the destruction of Adam 
that no matter how improved and intel-
ligent machines would be in the future, 
they could hardly compete with humans in 
the realm of morality, not to mention the 
replacement of humans »15.

Ce roman posthumaniste met en ques-
tion la relation entre l’homme et ses créa-
tions technologiques les plus épatantes, et 
montre que l’homme, moderne Prométhée, 
a créé une nouvelle forme de vie. Cette créa-
ture nouvelle ne lui sera pas reconnaissante, 
comme d’ailleurs l’homme n’a pas été recon-
naissant envers Prométhée  ; de plus, par 
cette action dangereuse, l’homme moderne 
a ouvert une nouvelle boîte de Pandore, qui 
aura des conséquences inattendues. Cette 
réflexion sur la technologie humanisée 
montre que l’intelligence artificielle doit 
être comprise et intégrée dans la vie quoti-
dienne au lieu d’être instrumentalisée. Les 
philosophes, les scientifiques et les écrivains 
semblent être du même avis  ; dans le nou-
veau contexte posthumaniste l’homme ne 
pourra jamais récupérer la position supé-
rieure que lui donnait Pic de la Mirandole et 
il doit trouver une manière de comprendre le 
sens moral et philosophique de sa création. 

Bibliographie
Badmington, Neil, « Theorizing Posthumanism », in Cultural Critique, No. 53, Winter, 2003, p. 10-27. 
Descartes, René, Discours de la méthode, Paris, Flammarion, 2020.
Duchemin, Jacqueline, Prométhée : histoire du mythe, de ses origines orientales à ses incarnations modernes, 

Paris, Belles Lettres, 2000. 
Eschyle, Théatre, Prométhée enchainé, édition bilingue, traduction française A. Pierron, Paris, Cham-

pion, 1870, URL de référence : https://remacle.org/bloodwolf/tragediens/eschyle/promethee.htm, 
consulté le 10.10.2025. 

Hassan, Ihab, « Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture? », in The Georgia Review, 
Vol. 31, No. 4 (Winter 1977), p. 830-850.

Hayles, Katherine, How We became Posthuman. Virtual Bodies in Cybernetics, Literature and Information, 
Chicago, London, The University of Chicago Press, 1999.

McEwan, Ian, Une machine comme moi, trad. France Camus-Pichon, Paris, Gallimard, 2021.
Pic de la Mirandole, Jean, De la dignité de l ’homme, Paris, Éditions de l’Éclat, 2008, trad. Yves Hersant, 

URL de référence : https://www.lyber-eclat.net/lyber/mirandola/pico.html 
Radix, Elise, L’Homme-Prométhée vainqueur au XIXe siècle, Paris, L’Harmattan, 2006.
Shang, Biwu, « From Alan Turing to Ian McEwan: Artificial Intelligence, Lies and Ethics in Machines 

Like Me  », in Comparative Literature Studies, 2020, Vol. 57, No. 3, Special Issue: The Eighth 
Sino-American Symposium in Comparative and World Literature (2020), p. 443-453.

Shelley, Mary, Frankenstein or The Modern Prometheus, London, Penguin Books, 2020.
Trousson, Raymond, Le thème de Promethée dans la litterature europeenne, Genève, Librairie Droz, 1976.



257
Le mythe de Prométhée dans un contexte post-humaniste

Notes
1. Jacqueline Duchemin observe en retraçant l’histoire du mythe, que « la physionomie de Prométhée, 

dans son aspect fixé une fois pour toutes depuis Eschyle, nonobstant les fantaisies de certains, ne 
pouvait pas manquer de frapper l’esprit des premiers chrétiens ». (Duchemin, Jacqueline, Prométhée : 
histoire du mythe, de ses origines orientales à ses incarnations modernes, Paris, Belles Lettres, 2000, p. 
110).

2. Eschyle, Prométhée enchainé, 11 Eschyle, Théâtre, Prométhée enchainé, édition bilingue, traduction 
française A. Pierron, Paris, 1870, [URL de référence : https://remacle.org/bloodwolf/tragediens/
eschyle/promethee.htm, consulté le 10.10.2025]

3. Jean Pic de la Mirandole, De la dignité de l ’homme, Éditions de l’Éclat, Paris, 2008, trad. Yves Her-
sant. [URL de référence consulté le 10.10.2025: https://www.lyber-eclat.net/lyber/mirandola/pico.
html].

4. Ibidem.
5. Cfr. Radix, Elise, L’Homme-Prométhée vainqueur au XIXe siècle, Paris, L’Harmattan, 2006.
6. Ihab Hassan, « Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture? », in The Georgia Review, 

Vol. 31, No. 4 (Winter 1977), p. 843.
7. Trousson observe que : « Chez Ficin, le mythe de Prométhée devient le symbole de l’esprit humain 

qui s’efforce vers la connaissance. » (Raymond Trousson, Le thème de Promethée dans la litterature 
europeenne, Genève, Librairie Droz, 1976, p. 104).

8. Ian McEwan, Une machine comme moi, trad. France Camus-Pichon, Paris, Gallimard, 2021, p. 18.
9. Ibidem, p. 9.
10. Ibidem, p. 12.
11. Ibidem, p. 10-11.
12. Neil Badmington, « Theorizing Posthumanism », in Cultural Critique, No. 53, Winter, 2003, p. 18.
13. Jean Pic de la Mirandole, op.cit.
14. Katherine Hayles, How We became Posthuman. Virtual Bodies in Cybernetics, Literature and Informa-

tion, Chicago, London, The University of Chicago Press, 1999, p. 35.
15. Biwu Shang, «  From Alan Turing to Ian McEwan: Artificial Intelligence, Lies and Ethics in 

Machines Like Me  », in Comparative Literature Studies, 2020, Vol. 57, No. 3, Special Issue: The 
Eighth Sino-American Symposium in Comparative and World Literature (2020), p. 452.


